
San Bernardo y la justificación de los Templarios: Cómo el santo de la
dulzura creó la “milicia de Cristo” | 1

Catholicus.eu Católicos europeos en Español | 1

En la historia de la Iglesia, pocas figuras combinan una profundidad espiritual con una
influencia histórica tan decisiva como San Bernardo de Claraval. Su dulzura, su ascética firme
y su claridad teológica no solo transformaron la vida monástica en el siglo XII, sino que
también marcaron un antes y un después en la defensa de la fe. Entre sus muchas
contribuciones, quizás una de las más fascinantes y menos comprendidas sea su papel en la
legitimación de los Caballeros Templarios, esa “milicia de Cristo” que surgió como respuesta
a los desafíos espirituales y temporales de la cristiandad medieval.

Este artículo busca explorar no solo la historia de San Bernardo y los Templarios, sino
también el sentido teológico de su acción y sus implicaciones prácticas para la vida espiritual
de hoy.

1. Contexto histórico: La cruzada y el surgimiento de los
Templarios
En el año 1095, el Papa Urbano II convocó la Primera Cruzada en Clermont, Francia, con el
objetivo de recuperar los Santos Lugares de Jerusalén. La idea de defender Tierra Santa no
era solo militar: era, ante todo, espiritual. Los peregrinos que viajaban al Santo Sepulcro
estaban en constante peligro por bandidos y soldados hostiles. Fue en este contexto que
surgieron los primeros caballeros que decidieron dedicar sus armas a la protección de los
cristianos, adoptando una vida religiosa que combinaba oración y combate. Así nacieron los
Caballeros del Templo, conocidos popularmente como Templarios, hacia 1119.

Aún así, esta idea planteaba un dilema radical: ¿cómo justificar teológicamente la violencia
dentro de la vida cristiana? La Iglesia siempre había sostenido que el homicidio voluntario era
pecado grave, y la guerra, salvo en casos muy específicos, debía ser moralmente regulada.
Aquí es donde entra San Bernardo de Claraval.

2. San Bernardo: el santo de la dulzura
Bernardo de Claraval (1090-1153) fue un monje cisterciense cuya espiritualidad influyó
profundamente en la Iglesia de su tiempo. Su apelativo, “el santo de la dulzura”, refleja no
solo su carácter personal, sino también la manera en que defendía la verdad con misericordia



San Bernardo y la justificación de los Templarios: Cómo el santo de la
dulzura creó la “milicia de Cristo” | 2

Catholicus.eu Católicos europeos en Español | 2

y caridad. Fue un reformador incansable, predicador de la Segunda Cruzada y consejero de
papas y reyes. Su enfoque espiritual se centraba en la perfección del amor a Dios y en la
imitación de Cristo.

En 1129, San Bernardo redactó y promovió la Regla de los Caballeros del Temple, la
primera formulación espiritual de esta milicia. Lo hizo en el Concilio de Troyes, reuniendo la
autoridad eclesiástica necesaria para otorgar legitimidad a esta peculiar forma de vida
cristiana que unía la oración con el combate.

3. La justificación teológica de los Templarios
San Bernardo no veía a los Templarios como simples guerreros; los veía como instrumentos
de la providencia divina. Su argumento central era que la defensa del peregrino y de los
Santos Lugares constituía un acto de caridad y obediencia a Dios, no de ambición personal o
sed de sangre. Como él mismo escribió:

“Quien con la espada defiende el templo de Dios y protege a los
peregrinos, con ello cumple una obra de misericordia, y su espada
es instrumento del amor divino.”

Este enfoque se basaba en principios claros:

La guerra justa al servicio de la fe: Inspirado en la doctrina de la guerra justa de1.
San Agustín, Bernardo reconocía que la defensa de los inocentes y de los lugares
sagrados podía ser moralmente lícita si estaba orientada al bien y no a intereses
personales.
La espiritualización de la milicia: Los Templarios debían vivir como monjes:2.
obediencia, castidad y pobreza, combinados con la defensa armada. Su lucha no era
por fama o fortuna, sino por la gloria de Dios.
La protección de los peregrinos como obra de misericordia: Cuidar a los viajeros3.
hacia Tierra Santa era un acto de caridad activa, y la espada podía ser usada como
extensión de la caridad, defendiendo a los vulnerables.
La obediencia a la Iglesia: San Bernardo insistía en que los Templarios estaban4.
sujetos a la autoridad del Papa, asegurando que la fuerza militar siempre estuviera



San Bernardo y la justificación de los Templarios: Cómo el santo de la
dulzura creó la “milicia de Cristo” | 3

Catholicus.eu Católicos europeos en Español | 3

subordinada a la ley divina y eclesiástica.

4. Las 3 dimensiones de la «milicia de Cristo»
San Bernardo conceptualizó la vida templaria en tres niveles complementarios:

a) Dimensión espiritual

Los Templarios practicaban oración constante y asistencia a la Misa diaria. Bernardo les
enseñó que sin vida interior profunda, toda acción exterior carece de mérito ante Dios. Su
espiritualidad estaba basada en el Salmo 144:1:

“Bendito sea el Señor, mi roca, que adiestra mis manos para la
guerra y mis dedos para la batalla.”

Este pasaje reflejaba la síntesis que Bernardo hacía entre combate físico y fortaleza
espiritual.

b) Dimensión militar

La defensa de los Santos Lugares y de los peregrinos justificaba la formación militar. Pero no
se trataba de guerra agresiva: era protección y disciplina, siempre al servicio de la justicia
y de la Iglesia.

c) Dimensión pastoral

Los templarios debían ser ejemplo moral y guía para los cristianos, promoviendo la justicia, la
piedad y el orden social. Su existencia recordaba a la cristiandad que la fe podía involucrar
toda la vida humana, incluso la protección física de los demás.



San Bernardo y la justificación de los Templarios: Cómo el santo de la
dulzura creó la “milicia de Cristo” | 4

Catholicus.eu Católicos europeos en Español | 4

5. Relevancia teológica actual
Aunque los Templarios desaparecieron oficialmente en 1312, la enseñanza de San Bernardo
conserva una relevancia profunda para hoy:

La integración de acción y contemplación: La espiritualidad no se limita a la1.
oración pasiva; implica actuar en el mundo con rectitud. Cada cristiano está llamado a
ser “templario” en su propio contexto: defender la verdad, proteger a los vulnerables y
servir al bien común.
El papel del discernimiento moral: San Bernardo nos recuerda que no toda acción2.
poderosa o influente es legítima. La fuerza debe estar subordinada a la justicia, la
caridad y la autoridad de Dios.
La dimensión sacramental y comunitaria: Así como los Templarios vivían en3.
comunidad y en obediencia, la vida cristiana actual requiere participación activa en la
Iglesia y los sacramentos para orientar correctamente nuestras acciones.

6. Guía práctica teológica y pastoral
Inspirados por la enseñanza de San Bernardo, podemos aplicar principios templarios de
manera espiritual y práctica en nuestra vida diaria:

a) Defensa de la fe

Educarse en la doctrina y la Escritura para poder “defender con mansedumbre la fe que
está en nosotros” (1 Pedro 3:15).
No temer el compromiso en ámbitos de justicia, verdad y defensa de los más
vulnerables.

b) Disciplina personal

Practicar la obediencia y la humildad en la vida cotidiana.
Fomentar la castidad y la sobriedad en los hábitos modernos: redes sociales,
entretenimiento, relaciones.

c) Caridad activa

Buscar oportunidades concretas de proteger y servir a quienes más lo necesitan.



San Bernardo y la justificación de los Templarios: Cómo el santo de la
dulzura creó la “milicia de Cristo” | 5

Catholicus.eu Católicos europeos en Español | 5

Considerar la “lucha espiritual” como parte del servicio cotidiano: combate contra la
injusticia, la mentira y el egoísmo.

d) Comunidad y espiritualidad

Integrarse en grupos de oración, formación y servicio.
Tomar los sacramentos como la fuente principal de fortaleza para cualquier acción
buena.

7. Conclusión
San Bernardo, con su dulzura y sabiduría, nos enseñó que la verdadera fuerza cristiana
combina contemplación, obediencia y acción justa. Los Templarios, lejos de ser simples
guerreros, fueron un ejemplo vivo de cómo la fe puede moldear incluso la espada más
poderosa para servir al amor de Dios y al bien del prójimo.

Hoy, aunque no empuñemos armas, estamos llamados a ser templarios espirituales:
defensores de la verdad, guardianes de la justicia y siervos de la caridad, siguiendo el camino
que San Bernardo nos mostró hace casi mil años. Como escribió el Apóstol:

“Sed fuertes en el Señor y en la fuerza de su poder” (Efesios 6:10),
recordándonos que nuestra armadura más poderosa es la fe y la
virtud.

San Bernardo nos enseña que toda vida cristiana puede ser una “milicia de Cristo”, no con
espada, sino con corazón dispuesto, mano servicial y alma entregada al Señor.


