
„Nie kradnij: Sprawiedliwość i solidarność w świecie naznaczonym
chciwością” | 1

Catholicus.eu Europejscy katolicy po polsku | 1

Siódme przykazanie, „Nie kradnij”, nie jest jedynie dosłownym zakazem przywłaszczania
sobie tego, co do nas nie należy. Jest to głębokie wezwanie do sprawiedliwości, solidarności i
umiaru w naszym życiu. W świecie naznaczonym chciwością, nierównościami i wyzyskiem, to
przykazanie zachęca nas do refleksji nad naszym stosunkiem do dóbr materialnych, innych
ludzi oraz – przede wszystkim – do Boga.

Dzisiejsza rzeczywistość nieustannie wystawia na próbę naszą zdolność do życia zgodnie z
tym nakazem. W zglobalizowanym środowisku, gdzie konsumpcja wydaje się podstawą
szczęścia, a sukces mierzy się bogactwem materialnym, „Nie kradnij” przypomina nam, że
jesteśmy wezwani do życia w sposób sprawiedliwy, hojny i odpowiedzialny. Przykazanie to
ma implikacje znacznie wykraczające poza zwykły akt przywłaszczania sobie cudzej własności
– jest to wezwanie do życia z integralnością, szacunkiem dla praw innych oraz do promowania
bardziej sprawiedliwego społeczeństwa.

Zrozumienie siódmego przykazania

Przykazanie „Nie kradnij” pojawia się w Księdze Wyjścia (20, 15) oraz w Księdze
Powtórzonego Prawa (5, 19), jako część Dziesięciu Przykazań, które Bóg dał Mojżeszowi
na Górze Synaj. To przykazanie, jak i inne, odnosi się nie tylko do zewnętrznego czynu
(kradzieży dóbr materialnych), ale wzywa nas do kultywowania serca sprawiedliwego i
hojnego.

Kradzież, w najszerszym sensie, to każde działanie, które pozbawia drugą osobę tego, co jej
się słusznie należy. Obejmuje to nie tylko bezpośrednią kradzież, ale także bardziej subtelne
niesprawiedliwości, takie jak oszustwo, wyzysk pracy, unikanie podatków i korupcja. Poprzez
to przykazanie Bóg wzywa nas do szanowania cudzej własności, uczciwości w transakcjach
oraz do sprawiedliwego działania w relacjach gospodarczych i społecznych.

Jednak siódme przykazanie zaprasza nas także do dalszej refleksji: do kwestionowania
struktur społecznych i ekonomicznych, które utrwalają nierówności i biedę. Jak przypomina
nam Katechizm Kościoła Katolickiego: „Siódme przykazanie zabrania niesprawiedliwego
przywłaszczania sobie cudzej własności oraz krzywdzenia innych w ich dobrach” (KKK 2408).

Sprawiedliwość i solidarność: fundamenty chrześcijańskiego społeczeństwa

Wezwanie do niekradzenia jest również wezwaniem do życia w sprawiedliwości.
Sprawiedliwość jest cnotą kardynalną, która skłania nas do oddawania każdemu tego, co mu
się należy. Obejmuje to szacunek dla jego praw, godności oraz własności. W społeczeństwie,
w którym dominują chciwość i pragnienie gromadzenia dóbr, sprawiedliwość staje się formą



„Nie kradnij: Sprawiedliwość i solidarność w świecie naznaczonym
chciwością” | 2

Catholicus.eu Europejscy katolicy po polsku | 2

oporu wobec struktur, które sprzyjają niesprawiedliwości.

Jednak sprawiedliwość nie wystarcza, jeśli nie towarzyszy jej solidarność. Kościół
przypomina nam, że jesteśmy odpowiedzialni nie tylko za nasze czyny, ale także za
budowanie bardziej sprawiedliwego społeczeństwa. Oznacza to dzielenie się swoimi dobrami
z potrzebującymi, pracę na rzecz dobra wspólnego oraz promowanie równości we wszystkich
dziedzinach życia.

W swojej encyklice Caritas in Veritate, papież Benedykt XVI stwierdza: „Sprawiedliwość
jest pierwszą drogą miłości”. Innymi słowy, nie możemy mówić o miłości chrześcijańskiej, jeśli
najpierw nie staramy się żyć sprawiedliwie. Żyjąc zgodnie z przykazaniem „Nie kradnij”, nie
tylko unikamy czynienia zła, ale także aktywnie przyczyniamy się do budowy społeczeństwa
opartego na równości, wzajemnym szacunku i dobru wspólnym.

Chciwość i konsumpcjonizm: współczesne wyzwania

Jednym z największych wyzwań w dzisiejszych czasach jest nieposkromiony
konsumpcjonizm i kultura chciwości. W społeczeństwie, które bardziej ceni „posiadanie” niż
„bycie”, łatwo ulec pokusie mierzenia własnej wartości na podstawie tego, co posiadamy lub
chcemy posiadać. Kampanie reklamowe, media społecznościowe oraz ciągła presja na
zdobywanie coraz większej ilości dóbr materialnych wzmacniają fałszywe przekonanie, że
szczęście pochodzi z konsumpcji.

Taka kultura nie tylko jest sprzeczna z chrześcijańskim wezwaniem do prostoty i umiaru, ale
także utrwala system gospodarczy oparty na wyzysku i nierównowadze. Papież Franciszek,
w swojej encyklice Laudato Si’, krytykuje „kulturę odrzucenia”, która dotyka nie tylko dóbr
materialnych, ale także ludzi. Najbiedniejsi i najbardziej bezbronni często cierpią najbardziej
w tym systemie, który stawia zysk ponad ludzką godność.

Chciwość, będąca nieugaszonym pragnieniem posiadania więcej, niż jest nam potrzebne,
oddala nas nie tylko od Boga, ale także od bliźnich. Czyni nas egoistami, niezdolnymi do
dostrzegania potrzeb tych, którzy nas otaczają, i utrwala niesprawiedliwość strukturalną,
która skazuje miliony ludzi na życie w ubóstwie.

Umiar i hojność: chrześcijańska odpowiedź

W obliczu tej rzeczywistości, przykazanie „Nie kradnij” wzywa nas do kultywowania umiaru i
hojności. Umiar nie oznacza życia w skrajnym ubóstwie, ale nauczenia się korzystania z dóbr
materialnych w sposób sprawiedliwy i solidarny, bez pozwalania, by zdominowały one nasze



„Nie kradnij: Sprawiedliwość i solidarność w świecie naznaczonym
chciwością” | 3

Catholicus.eu Europejscy katolicy po polsku | 3

życie. Jak uczy święty Ignacy Loyola w swoich Ćwiczeniach Duchowych, jesteśmy wezwani
do bycia obojętnymi wobec dóbr materialnych, używając ich tylko w takim zakresie, w jakim
przybliżają nas do Boga i do służby innym.

Hojność, z kolei, jest cnotą, która skłania nas do dzielenia się tym, co mamy, z
potrzebującymi. Nie jest to jedynie sporadyczny akt miłosierdzia, ale styl życia, który stawia
bliźniego w centrum naszych decyzji. W przypowieści o dobrym Samarytaninie, Jezus
pokazuje nam, że prawdziwa sprawiedliwość i prawdziwa solidarność wyrażają się w aktywnej
trosce o innych, zwłaszcza o najbardziej potrzebujących.

W społeczeństwie naznaczonym chciwością, życie w sposób hojny oznacza płynięcie pod
prąd. Oznacza to zerwanie z logiką gromadzenia i przyjęcie logiki dzielenia się, troski oraz
stawiania ludzi ponad rzeczami.

Dobro wspólne i powszechne przeznaczenie dóbr

Nauka społeczna Kościoła przypomina nam również, że wszystkie dobra Ziemi są
przeznaczone na rzecz całej ludzkości. Zasada powszechnego przeznaczenia dóbr wzywa
nas do uznania, że choć własność prywatna jest legitymowana, to powinna zawsze służyć
dobru wspólnemu.

Katechizm Kościoła Katolickiego wyjaśnia to w sposób jasny: „Na początku Bóg powierzył
ziemię i jej zasoby wspólnemu zarządzaniu ludzkości, aby opiekowała się nimi, ujarzmiała je
pracą i cieszyła się ich owocami. Dobra stworzenia są przeznaczone dla całego rodzaju
ludzkiego” (KKK 2402).

W tym sensie siódme przykazanie skłania nas do przemyślenia naszego stosunku do dóbr
materialnych, nie jako wyłącznej własności, ale jako zasobów, które


