@ Katholische Politik? Warum das Wahlen des ,geringeren Ubels” laut
Katechismus Sunde sein kann | 1

In Wahlzeiten stehen viele Katholiken vor einem scheinbar unldsbaren Dilemma: Wie kann
man evangeliumstreu wahlen, wenn kein Kandidat die katholischen Werte vollstandig
widerspiegelt? Die haufigste Antwort - selbst von Mitgliedern der Kirche - lautet: ,,Dann
wahle ich eben das geringere Ubel.“ Aber ist dieser Ansatz wirklich katholisch? Was lehrt die
Kirche tatsachlich dariber? Kann das Wahlen des ,geringeren Ubels” eine Siinde sein?

Dieser Artikel bietet eine tiefgrindige, zugangliche und geistlich verwurzelte Reflexion zu
dieser aktuellen und dringenden Frage, gestutzt auf den Katechismus der Katholischen
Kirche (insbesondere §2240), die Heilige Schrift und die lebendige Tradition der Kirche. Denn
Wahlen ist nicht nur ein staatsburgerlicher Akt - es ist vor allem ein moralischer Akt.

1. Die politische Verantwortung der Katholiken laut Katechismus

Der Katechismus der Katholischen Kirche, in §2240, lehrt:

,Die Unterordnung unter die rechtmafSige Autoritdat und der Dienst
am Gemeinwohl erfordern, dass die Burger sich an der politischen
Gemeinschaft beteiligen. Die Unterordnung unter die Autoritat und
die Mitverantwortung fur das Gemeinwohl verpflichten moralisch
zur Erfullung gesellschaftlicher Pflichten: Steuerzahlung,

Wahlrecht, Landesverteidigung.”

Hier erkennt die Kirche nicht nur die Pflicht zur Beteiligung am o6ffentlichen Leben an,
sondern betont auch die moralische Dimension dieser Beteiligung. Wahlen ist keine
neutrale Option: Es ist ein wesentlicher Bestandteil unserer Verantwortung als Burger des
Himmels, die auf der Erde leben (vgl. Philipper 3,20).

2. Die eigene Stimme abwiégen: Ist das geringere Ubel moralisch
vertretbar?

In der katholischen Morallehre gibt es ein Prinzip, das als Prinzip des geringeren Ubels

Catholicus.eu Europaische Katholiken auf Deutsch | 1



@ Katholische Politik? Warum das Wahlen des ,geringeren Ubels” laut
Katechismus Sunde sein kann | 2

bekannt ist. Seine Anwendung ist jedoch weitaus nuancierter, als viele annehmen.
Was die Kirche lehrt:

Wenn man mit zwei unausweichlichen Ubeln konfrontiert ist, kann man das geringere
dulden, wenn keines von beiden vermeidbar ist. Dies betrifft jedoch eine passive Toleranz,
nicht eine aktive Kooperation mit dem Bosen.

Was die Kirche nicht lehrt:

Die Kirche lehrt niemals, dass man aktiv ein moralisches Ubel wéhlen darf, um ein
groBeres zu vermeiden. Man darf niemals direkt das Bose wollen, selbst wenn es das
~geringere” ist. Der Katechismus ist in §1756 ganz klar:

,Es ist daher verkehrt, die Moralitdat menschlicher Handlungen
ausschliefSlich unter dem Gesichtspunkt der Absicht oder der
Umstande zu beurteilen [...]. Man darf niemals Boses tun, damit

daraus Gutes entsteht.”

Und der Apostel Paulus sagt:

,und sollen wir etwa Boses tun, damit Gutes daraus hervorgehe?
Manche behaupten das uiber uns, sie verleumden uns damit. Ihre
Verurteilung ist gerecht.” (Romer 3,8)

Wenn ein Kandidat also Gesetze oder MaBnahmen unterstutzt, die an sich bose sind
(z. B. Abtreibung, Euthanasie, Gender-ldeologie, religidose Verfolgung oder strukturelle
Ungerechtigkeit), kann ein Katholik diesen Kandidaten nicht bewusst unterstutzen -
selbst nicht im Namen des geringeren Ubels - ohne das Risiko einer schweren Siinde,
sofern es eine moralisch akzeptable Alternative gibt.

Catholicus.eu Europaische Katholiken auf Deutsch | 2



@ Katholische Politik? Warum das Wahlen des ,geringeren Ubels” laut
Katechismus Sunde sein kann | 3

3. Historische Perspektive: Politisches Urteilsvermagen in der
Kirchengeschichte

Im Laufe der Geschichte hat die Kirche die Glaubigen gelehrt, politische Entscheidungen
unter einem zentralen Prinzip zu treffen: Die Vorrangstellung des Sittengesetzes vor
jeder Machtstruktur. In den ersten Jahrhunderten zogen es Christen vor, als Martyrer zu
sterben, statt am Kaiserkult teilzunehmen. Sie wahlten nicht den ,,weniger heidnischen”
Kaiser - sie zogen den Tod der Kooperation mit dem Bosen vor.

In der Neuzeit bekraftigen kirchliche Dokumente wie der ,,Kompendium der Soziallehre
der Kirche“ und Enzykliken wie Evangelium Vitae von Papst Johannes Paul Il., dass das
politische Engagement untrennbar mit einem gut gebildeten Gewissen verbunden sein muss.
Johannes Paul Il. schrieb:

,Ein Gesetz, das direkt das Recht auf Leben eines unschuldigen
Menschen verletzt, steht im volligen Widerspruch zu diesem
unantastbaren Recht.” (Evangelium Vitae, 72)

4. Praxisleitfaden: Wie man als treuer Katholik wahlt
Hier ein konkreter pastoraler Leitfaden, um moralisch integer zu wahlen:
[ Schritt 1: Das Gewissen richtig bilden

» Den Katechismus lesen (besonders §§2240, 1735-1756).

» Dokumente der Kirche wie Evangelium Vitae, Caritas in Veritate, das Kompendium der
Soziallehre studieren.

« Sich nicht von Emotionen, Parteibindungen oder Trends leiten lassen.

[] Schritt 2: Nicht verhandelbare Prinzipien erkennen

Laut Benedikt XVI. und der standigen Lehre der Kirche gibt es nicht verhandelbare
Prinzipien:

Catholicus.eu Europaische Katholiken auf Deutsch | 3



@ Katholische Politik? Warum das Wahlen des ,geringeren Ubels” laut
Katechismus Sunde sein kann | 4

e Schutz des Lebens (von der Empfangnis bis zum natirlichen Tod).
e Schutz von Ehe und Familie.

* Religionsfreiheit.

» Recht der Eltern auf religiose Erziehung ihrer Kinder.

[] Schritt 3: Kandidaten bewerten

e Fordern sie das umfassende Gemeinwohl oder nur ideologische Interessen?
» Haben sie unmoralische Gesetze unterstutzt oder verabschiedet?
e Greift ihr Programm nicht verhandelbare Prinzipien an?

[ Schritt 4: Das mogliche Gute suchen, nicht das tolerierbare Bose

» Wenn kein Kandidat perfekt ist, wahlt man denjenigen, der keine intrinsisch bésen
Positionen unterstutzt, auch wenn er in anderen (nachrangigen) Punkten schwacher
ist.

» Mit gutem Gewissen, wenn alle Kandidaten moralisch unvertretbar sind, ist es
zulassig, sich zu enthalten oder weiR zu wahlen, als Zeugnis, nicht aus
Gleichgultigkeit.

[] Schritt 5: Im Gebet handeln

e Vor der Wahl den Heiligen Geist um Licht bitten.
 FUr politische Entscheidungstrager beten, auch fur jene, die man ablehnt (vgl. 1
Timotheus 2,1-2).

5. Was, wenn ich aus Unwissenheit das geringere Ubel gewihlt habe?

Die Kirche bietet immer Licht, keine Verurteilung. Wer aus nicht schuldhafter
Unwissenheit falsch gewahlt hat, hat keine SUnde begangen. Aber wenn man bewusst fir ein
schweres moralisches Ubel stimmt, ist die Beichte notwendig, mit dem Vorsatz, kiinftig
besser zu unterscheiden.

Catholicus.eu Europaische Katholiken auf Deutsch | 4



@ Katholische Politik? Warum das Wahlen des ,geringeren Ubels” laut
Katechismus Sunde sein kann | 5

6. Politik als Akt der Nachstenliebe

Papst Johannes XXIII. sagte:
I ,Die Politik ist die hochste Form der Nachstenliebe.”

Es geht also nicht nur darum, richtig zu wahlen: Es geht darum, das Gemeinwohl aktiv
aufzubauen, angefangen in der Familie, der Pfarrgemeinde, der lokalen Gemeinschaft, der
Bildung und dem Dienst an den Armen.

7. Schlussfolgerung: Das Gewissen verhandelt nicht mit dem Bosen

Die Treue zu Christus verlangt Mut. In einer Welt des Relativismus mussen Christen das Salz
der Erde und das Licht der Welt sein (Matthaus 5,13-14) - auch in der Wahlkabine.

Wahlen heilt nicht, zwischen zwei Ubeln zu entscheiden, sondern das mégliche Gute zu
unterstutzen, ohne das Evangelium zu verraten. Ist dies nicht mdglich, ist es besser,
sich zu enthalten, als Komplize der Ungerechtigkeit zu werden.

Wie der heilige Thomas Morus, Martyrer des Gewissens, sagte:

I LIch sterbe als guter Diener des Konigs, aber Gott zuerst.”

[ Geistlicher Leitfaden fiir politische Unterscheidung

» Gewissenspriifung vor der Wahl: Lasse ich mich vom Glauben oder vom
Eigeninteresse leiten?

* RegelmaRige Beichte: Besonders in Zeiten wichtiger Entscheidungen.

* Eucharistische Anbetung: Um Klarheit vor dem Allerheiligsten zu erbitten.

* Gebet fur die Umkehr der politischen Fuhrer: Auch fir jene, die dem Glauben
entgegenstehen.

Catholicus.eu Europaische Katholiken auf Deutsch | 5



@ Katholische Politik? Warum das Wahlen des ,geringeren Ubels” laut
Katechismus Sunde sein kann | 6

e Standige Weiterbildung in der Lehre der Kirche: Damit wir ,nicht mehr
Unmandige sind, die sich von jedem Wind der Lehre hin und her werfen lassen”
(Epheser 4,14).

Catholicus.eu Europaische Katholiken auf Deutsch | 6



