
Katholische Politik? Warum das Wählen des „geringeren Übels“ laut
Katechismus Sünde sein kann | 1

Catholicus.eu Europäische Katholiken auf Deutsch | 1

In Wahlzeiten stehen viele Katholiken vor einem scheinbar unlösbaren Dilemma: Wie kann
man evangeliumstreu wählen, wenn kein Kandidat die katholischen Werte vollständig
widerspiegelt? Die häufigste Antwort – selbst von Mitgliedern der Kirche – lautet: „Dann
wähle ich eben das geringere Übel.“ Aber ist dieser Ansatz wirklich katholisch? Was lehrt die
Kirche tatsächlich darüber? Kann das Wählen des „geringeren Übels“ eine Sünde sein?

Dieser Artikel bietet eine tiefgründige, zugängliche und geistlich verwurzelte Reflexion zu
dieser aktuellen und dringenden Frage, gestützt auf den Katechismus der Katholischen
Kirche (insbesondere §2240), die Heilige Schrift und die lebendige Tradition der Kirche. Denn
Wählen ist nicht nur ein staatsbürgerlicher Akt – es ist vor allem ein moralischer Akt.

1. Die politische Verantwortung der Katholiken laut Katechismus

Der Katechismus der Katholischen Kirche, in §2240, lehrt:

„Die Unterordnung unter die rechtmäßige Autorität und der Dienst
am Gemeinwohl erfordern, dass die Bürger sich an der politischen
Gemeinschaft beteiligen. Die Unterordnung unter die Autorität und
die Mitverantwortung für das Gemeinwohl verpflichten moralisch
zur Erfüllung gesellschaftlicher Pflichten: Steuerzahlung,
Wahlrecht, Landesverteidigung.“

Hier erkennt die Kirche nicht nur die Pflicht zur Beteiligung am öffentlichen Leben an,
sondern betont auch die moralische Dimension dieser Beteiligung. Wählen ist keine
neutrale Option: Es ist ein wesentlicher Bestandteil unserer Verantwortung als Bürger des
Himmels, die auf der Erde leben (vgl. Philipper 3,20).

2. Die eigene Stimme abwägen: Ist das geringere Übel moralisch
vertretbar?

In der katholischen Morallehre gibt es ein Prinzip, das als Prinzip des geringeren Übels



Katholische Politik? Warum das Wählen des „geringeren Übels“ laut
Katechismus Sünde sein kann | 2

Catholicus.eu Europäische Katholiken auf Deutsch | 2

bekannt ist. Seine Anwendung ist jedoch weitaus nuancierter, als viele annehmen.

Was die Kirche lehrt:

Wenn man mit zwei unausweichlichen Übeln konfrontiert ist, kann man das geringere
dulden, wenn keines von beiden vermeidbar ist. Dies betrifft jedoch eine passive Toleranz,
nicht eine aktive Kooperation mit dem Bösen.

Was die Kirche nicht lehrt:

Die Kirche lehrt niemals, dass man aktiv ein moralisches Übel wählen darf, um ein
größeres zu vermeiden. Man darf niemals direkt das Böse wollen, selbst wenn es das
„geringere“ ist. Der Katechismus ist in §1756 ganz klar:

„Es ist daher verkehrt, die Moralität menschlicher Handlungen
ausschließlich unter dem Gesichtspunkt der Absicht oder der
Umstände zu beurteilen […]. Man darf niemals Böses tun, damit
daraus Gutes entsteht.“

Und der Apostel Paulus sagt:

„Und sollen wir etwa Böses tun, damit Gutes daraus hervorgehe?
Manche behaupten das über uns, sie verleumden uns damit. Ihre
Verurteilung ist gerecht.“ (Römer 3,8)

Wenn ein Kandidat also Gesetze oder Maßnahmen unterstützt, die an sich böse sind
(z. B. Abtreibung, Euthanasie, Gender-Ideologie, religiöse Verfolgung oder strukturelle
Ungerechtigkeit), kann ein Katholik diesen Kandidaten nicht bewusst unterstützen –
selbst nicht im Namen des geringeren Übels – ohne das Risiko einer schweren Sünde,
sofern es eine moralisch akzeptable Alternative gibt.



Katholische Politik? Warum das Wählen des „geringeren Übels“ laut
Katechismus Sünde sein kann | 3

Catholicus.eu Europäische Katholiken auf Deutsch | 3

3. Historische Perspektive: Politisches Urteilsvermögen in der
Kirchengeschichte

Im Laufe der Geschichte hat die Kirche die Gläubigen gelehrt, politische Entscheidungen
unter einem zentralen Prinzip zu treffen: Die Vorrangstellung des Sittengesetzes vor
jeder Machtstruktur. In den ersten Jahrhunderten zogen es Christen vor, als Märtyrer zu
sterben, statt am Kaiserkult teilzunehmen. Sie wählten nicht den „weniger heidnischen“
Kaiser – sie zogen den Tod der Kooperation mit dem Bösen vor.

In der Neuzeit bekräftigen kirchliche Dokumente wie der „Kompendium der Soziallehre
der Kirche“ und Enzykliken wie Evangelium Vitae von Papst Johannes Paul II., dass das
politische Engagement untrennbar mit einem gut gebildeten Gewissen verbunden sein muss.
Johannes Paul II. schrieb:

„Ein Gesetz, das direkt das Recht auf Leben eines unschuldigen
Menschen verletzt, steht im völligen Widerspruch zu diesem
unantastbaren Recht.“ (Evangelium Vitae, 72)

4. Praxisleitfaden: Wie man als treuer Katholik wählt

Hier ein konkreter pastoraler Leitfaden, um moralisch integer zu wählen:

✅ Schritt 1: Das Gewissen richtig bilden

Den Katechismus lesen (besonders §§2240, 1735–1756).
Dokumente der Kirche wie Evangelium Vitae, Caritas in Veritate, das Kompendium der
Soziallehre studieren.
Sich nicht von Emotionen, Parteibindungen oder Trends leiten lassen.

✅ Schritt 2: Nicht verhandelbare Prinzipien erkennen

Laut Benedikt XVI. und der ständigen Lehre der Kirche gibt es nicht verhandelbare
Prinzipien:



Katholische Politik? Warum das Wählen des „geringeren Übels“ laut
Katechismus Sünde sein kann | 4

Catholicus.eu Europäische Katholiken auf Deutsch | 4

Schutz des Lebens (von der Empfängnis bis zum natürlichen Tod).
Schutz von Ehe und Familie.
Religionsfreiheit.
Recht der Eltern auf religiöse Erziehung ihrer Kinder.

✅ Schritt 3: Kandidaten bewerten

Fördern sie das umfassende Gemeinwohl oder nur ideologische Interessen?
Haben sie unmoralische Gesetze unterstützt oder verabschiedet?
Greift ihr Programm nicht verhandelbare Prinzipien an?

✅ Schritt 4: Das mögliche Gute suchen, nicht das tolerierbare Böse

Wenn kein Kandidat perfekt ist, wählt man denjenigen, der keine intrinsisch bösen
Positionen unterstützt, auch wenn er in anderen (nachrangigen) Punkten schwächer
ist.
Mit gutem Gewissen, wenn alle Kandidaten moralisch unvertretbar sind, ist es
zulässig, sich zu enthalten oder weiß zu wählen, als Zeugnis, nicht aus
Gleichgültigkeit.

✅ Schritt 5: Im Gebet handeln

Vor der Wahl den Heiligen Geist um Licht bitten.
Für politische Entscheidungsträger beten, auch für jene, die man ablehnt (vgl. 1
Timotheus 2,1–2).

5. Was, wenn ich aus Unwissenheit das geringere Übel gewählt habe?

Die Kirche bietet immer Licht, keine Verurteilung. Wer aus nicht schuldhafter
Unwissenheit falsch gewählt hat, hat keine Sünde begangen. Aber wenn man bewusst für ein
schweres moralisches Übel stimmt, ist die Beichte notwendig, mit dem Vorsatz, künftig
besser zu unterscheiden.



Katholische Politik? Warum das Wählen des „geringeren Übels“ laut
Katechismus Sünde sein kann | 5

Catholicus.eu Europäische Katholiken auf Deutsch | 5

6. Politik als Akt der Nächstenliebe

Papst Johannes XXIII. sagte:

„Die Politik ist die höchste Form der Nächstenliebe.“

Es geht also nicht nur darum, richtig zu wählen: Es geht darum, das Gemeinwohl aktiv
aufzubauen, angefangen in der Familie, der Pfarrgemeinde, der lokalen Gemeinschaft, der
Bildung und dem Dienst an den Armen.

7. Schlussfolgerung: Das Gewissen verhandelt nicht mit dem Bösen

Die Treue zu Christus verlangt Mut. In einer Welt des Relativismus müssen Christen das Salz
der Erde und das Licht der Welt sein (Matthäus 5,13–14) – auch in der Wahlkabine.

Wählen heißt nicht, zwischen zwei Übeln zu entscheiden, sondern das mögliche Gute zu
unterstützen, ohne das Evangelium zu verraten. Ist dies nicht möglich, ist es besser,
sich zu enthalten, als Komplize der Ungerechtigkeit zu werden.

Wie der heilige Thomas Morus, Märtyrer des Gewissens, sagte:

„Ich sterbe als guter Diener des Königs, aber Gott zuerst.“

� Geistlicher Leitfaden für politische Unterscheidung

Gewissensprüfung vor der Wahl: Lasse ich mich vom Glauben oder vom
Eigeninteresse leiten?
Regelmäßige Beichte: Besonders in Zeiten wichtiger Entscheidungen.
Eucharistische Anbetung: Um Klarheit vor dem Allerheiligsten zu erbitten.
Gebet für die Umkehr der politischen Führer: Auch für jene, die dem Glauben
entgegenstehen.



Katholische Politik? Warum das Wählen des „geringeren Übels“ laut
Katechismus Sünde sein kann | 6

Catholicus.eu Europäische Katholiken auf Deutsch | 6

Ständige Weiterbildung in der Lehre der Kirche: Damit wir „nicht mehr
Unmündige sind, die sich von jedem Wind der Lehre hin und her werfen lassen“
(Epheser 4,14).


